# بلوچ شهداء کی علامت

تاریخ، پس منظر اور تشریح



قاضی داد محمد ریحان

### بلوچ شهداء کی علامت - تاریخ، پس منظر اور تشریح

#### نوك:

یہ تحریر بلوچ نیشنل موومنٹ (بی این ایم) کے انفار ملیشن اینڈ کلچرل سیکرٹری قاضی داد محمد ریحان نے لکھی ہے۔ اس میں علامات کے تاریخی، فلسفیانہ، سائنسی، ثقافتی اور فنی پہلوؤں کو اجاگر کیا گیا ہے۔ یہ تحریر ادارے کے رکارڈ کا حصہ ہے تا کہ اس علامت (بلوچ شہدا کی علامت) کو ہمیشہ درست تناظر میں سمجھا جا سکے۔

اس نشان کو بلوچ نیشنل موومنٹ (بی این ایم) کی بلوچ شہداء میموریل کو نسل (شھمیر انی تاک) نے "30 اکتوبر 2025"کو بلوچ شہداء کی باضابطہ علامت کے طور پر منتخب کیا ہے۔اس کے انتخاب سے قبل پارٹی کے اندر اور باہر وسیعے پیانے پر آراطلب کی گئی تاکہ اسے ایک متفقہ علامت میں ڈھالا جاسکے۔ یہ تحریر اس دوران ہونے والے مباحثوں اور سوالات کا احاطہ کرتی ہے۔

# بلوچ قدیم شهداء کی قبور کی منفر د طرز تغمیر



بلوچ گلز مین کے مختلف علاقوں بجیسے گوادر، کچھی، میر جاوہ، اور تو تا چو کُنڈی (کراچی) سمتعدد بلوچ سر مچاروں کی قبریں موجود ہیں جضوں نے بیرونی حملہ آوروں کے خلاف اپنی سرزمین کے دفاع میں جانیں قربان کیں۔

یہ بات مشاہدہ کی گئی ہے کہ ان شہداء کی قبریں عام قبروں سے مختلف ہیں۔ حالا نکہ بعض مقامات پر ایک ہی زمانے کے دیگر افراد بھی مد فون ہیں جن کی قبریں عام قبروں جیسی ہیں۔ لیکن شہداء کی قبریں تہہ در تہہ سیڑ ھیوں کی شکل میں اُبھری ہوئی ہیں، یہ ایک قومی اعزاز اور اعتراف ہے کہ یہاں دفن ہونے والے عام لوگ نہیں ہیں۔

بلوچستان میں، شہداء کی قبروں پر اکثر ایک پھول کا نقش کندہ کیا جاتا تھا، جو عزت ، احترام اور یاد گار کی علامت تھا۔ وسیع تربلوچ گلز مین میں بہت سے علاقوں میں یہ نقوش اور قبروں کی طرز تغییر حیرت انگیز طور پر یکساں رہے ہیں۔اس پھول کو دائرے کی شکل میں بنایاجا تا تھا اور یہ محض خوبصورتی کے لیے نہیں تھا بلکہ یہ زندگی سے متعلق قدیم صوفیانہ اور فلسفیانہ خیالات کو پیش کر تاہے۔

دائروں اور علامات کا ایک خاص ترکیب میں دہر ائے جانا تو ازن، ہم آ ہنگی اور کا کناتی نظام کا اظہار ہے۔
علامات کی زبان میں بیان کہ جو خاص شخص ، خاص مقصد ، اپنی زمین ، قوم اور تشخص کی دفاع میں اپنی
جان قربان کرچکاہے وہ کسی دوسری شکل میں واپس لوٹے گا، وہ مر انہیں بلکہ امر ہوچکاہے۔ اس سے یہ
صوفیانہ تصور جملکتا ہے کہ زندگی جو بظاہر ختم ہوتی ہے لیکن در حقیقت وہ مختلف شکلوں میں موجود ہے یا
اس کا دوبارہ ظہور ہوگا۔ اس سے یہ بات ذہن میں آتی ہے کہ ان نقوش کے کاریگر محض فن تعمیر سے
واقف نہیں تھے بلکہ وہ اپنے زمانے کے روحانی علوم پر بھی وستر س رکھتے تھے۔ بلوچتان میں دیر تک بہ
روایت رہی ہے کہ قبروں کے کتبے پڑھے کھے لوگ لکھا کرتے تھے۔ اپنے بزرگوں کی قبروں کے کتبے
روایت رہی ہے کہ قبروں کے کتبے پڑھے کو گو اور سعادت کا باعث سمجھا جا تا تھا۔ مند کے قبرستان میں جہاں شہیدواجہ غلام محمد بلوچ
اور ملافاضل کے مقبر سے ہیں، وہاں کئی پر انی قبروں پر ملافاضل کے بھائی اور نامور شاعر ملاقاسم کے ہاتھ
سے لکھے کتبے موجود ہیں جن پر ان کانام بطور کا تب درج ہے۔

اسی طرح میرے پر داداکی قبر کا کتبہ میرے دادا 'قاضی داد محمد ریحان 'نے لکھاہے ، جس پر انھوں نے اپنانام بھی بطور کاتب درج کیا ہے۔ گوادر کے پر انے قبر ستان میں امیر کمبر کے مقبرے پر فارسی زبان میں لکھاہے کہ: یہ مقبرہ ھوت میر ان نے ملاامیر کمبر کے لیے شعبان ، بروز پیر 1140 ھجری قبری میں ، شے بلال کی باد شاہت کے اختتام پر تعمیر کروایا۔

(فارسی تحریر: بنا کرد این مقام را هوت میران برای ملا امیر قنبر بتاریخ شهر شعبان، روز دوشنبه، سنه یک هزار ویکصد و چهل، در اتمام باد شاهی شیئه بلال \_)

اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اپنے بزرگوں اور قابل احترام شخصیات کے مقبرے اور قبور تعمیر کروانابلوچ معاشرے میں ایک باعزت اور سعادت کا عمل سمجھا جاتا تھااس لیے اس پر برملا فخر کا اظہار کیا جاتا تھا۔

بعید نہیں کہ یہ روایت چوکنڈی قبور کی تعمیر سے چلی آرہی ہو،اس زمانے بھی یہ کام صاحب علم سکتراش کرتے تھے۔ بعض علاقوں میں آبادی سے دور الگ تھلگ اکا دکا قبروں پر بھی اسی طرح کے نقوش ہیں، یعنی کسی زمانے میں سنگ نگاری کا فن عام رہا ہوگا۔

گو کہ یہ قبریں بعد از اسلام کی ہیں جب بلوچوں نے بتندر تج سناتن دھرم (ہندوازم)، زر تشی اور بدھ ازم کو ترک کرکے اسلام اختیار کیا۔اس خطے میں اسلامی روایات کی بلوچ سے زیادہ پر اناامین کوئی نہیں ہوسکتا کیونکہ بلوچ اس خطے کی تاریخ میں وہ پہلی قوم ہے جس نے اسلام کے تیسرے خلیفہ عمر کے دور

میں اندرونی اختلافات کی بنیاد پر سر دار شاہ سوار کی سربر اہی میں ساسانی سلطنت کے خلاف عرب حملہ آوروں سے اتحاد کیا۔ عرب جو عربستان کو زیر کرنے کے فوری بعد ایران کی پر شکوہ سلطنت کی طرف متوجہ ہوئے۔ یعنی عربوں کے بعد اسلام قبول کرنے والے اوا کلی اقوام میں بلوچ شامل تھے۔

سچائی یہ ہے کہ ان نقوش کا'اسلامی نظریات وروایات سے تعلق نہیں'۔ عرب ثقافت میں قبریں نہایت سادہ اور غیر مزین بنائے جاتے تھے، قبل از اسلام بھی۔ بعد از اسلام اس بات پر زور دیا گیا کہ قبریں نہایت سادہ طرز میں تعمیر کی جائیں یہاں تک کہ ان پر کوئی کتبہ بھی نہیں لگایا جاتا تھا۔ عربوں کی زیادہ تر قبریں زمین کے اندر کھودی گئی گڑھیاں تھیں، یا سادہ پتھروں یا مٹی کے ڈھیر سے بنائی جاتی تھیں۔ قبریں زمین کے اندر کھودی گئی گڑھیاں تھیں، یا سادہ پتھروں یا مٹی کے ڈھیر سے بنائی جاتی تھیں۔ قبروں کے نشان کے لیے پتھر لگائے جاتے تھے، علامات انتہائی سادہ قبائلی یا کھجور کے پتوں کے ہوتے تھے۔

اس لیے یہ وثوق سے کہاجاسکتا ہے کہ ہمارے خطے میں قبروں کی طرز تغمیر اور ان پر کیا جانے والا نقش و نگار مقامی قدیم ثقافت سے جڑا ہوا ہے نہ کہ اس کا نام نہاد اسلامی فن تغمیر سے۔ بلکہ بعض قبروں میں اسلامی ممانعت کے باوجود جانوروں کے اشکال جیسا کہ جنگجوؤں کی قبروں پر گھوڑے اور گھڑ سواروں کی تصاویر بھی کندہ کی جاتی تھیں، لیکن مجموعی طور پر اس میں احتیاط بھی نظر آتا ہے۔

بلوچستان کی تہہ دار قبروں میں میر جاوہ کے گاؤں روپس میں واقع صفتاد ملاکے نام سے مشہور قبرستان کی قبریں اپنی طرز تعمیر میں کافی نمایاں اور معروف ہیں۔ ان کی قدامت ہزار سال قبل بتائی جاتی ہے۔ انھیں بھی نام نہاد اسلامی طرز تعمیر کانمونہ قرار دیا گیاہے۔ان شہداکے بارے میں کہاجاتاہے کہ مغل حملہ آوروں کے ساتھ لڑتے ہوئے شہیر ہوئے تھے۔

حسب دستور بلوچوں کے ان تاریخی قبور میں مدفون لوگوں کی تاریخ کو بھی مسخ اور متازع کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ ہم صرف یہ سپائی جانتے ہیں کہ ان کی درست تاریخ اور ان لوگوں کی انفرادی شاخت کے بارے میں تاحال معلوم نہیں۔ متضاد دعوے ہیں جن پر اعتبار کرنا ممکن نہیں۔ سوائے اس شاخت کے بارے میں تاحال معلوم نہیں۔ متضاد دعوے ہیں جن پر اعتبار کرنا ممکن نہیں۔ سوائے اس بات کے چونکہ اس طرز تعمیر کی قبریں بلوچیان کے مغرب سے لے کر مشرق تک ہر جگہ موجود ہیں، اس لیے غالب امکان ہے کہ یہ قبور بھی بلوچوں کی ہیں۔ ھفتاد ملا کے نام سے معروف اس قبرسان کی تاب سے معروف اس قبرسان کی تاب ہے منفر د قبریں مدفون شخصیات کی مزید تقویت ملتی ہے کہ منفر د قبریں مدفون شخصیات کے قابل ذکر اور قابل احرام کردار کی وجہ سے بنائی گئی ہیں، ان قبور کی طرز تعمیر سے ان کو خراح شخصین پیش کرتے ہوئے ان کی عظمت کو تسلیم کیا گیا ہے۔

ھفتاد ملاکے نام سے معروف قبروں پر ہمیں کوئی نشان نہیں ملتا، قبریں باقی جگہوں کی قبروں سے منفر د بھی ہیں مگر ان کاسیڑ ھیوں کی طرح درجہ دار ہونااور قبر کے اوپر می سطح کی مخروطی شکل وہی ہے جسے ہم نے بلوچستان میں شہداء کی قبروں کی ایک خاص علامت کے طور پر دریافت کیا۔

### پیول اور شهد اکی علامت



د نیا بھر میں شہدا کو خراج تحسین پیش کرنے کے لیے پھول ایک مشتر ک علامت ہے ہر خطے میں مقامی طور پر پیدا ہونے والے پھول کو شہدا کی علامت یا اس کے احترام کے لیے استعال کیا جاتا ہے۔ کینیڈا، شالی امریکا، برطانیہ اور پور پی ممالک میں شہدا کی علامت کے طور پر سرخ خشخاش (Popy) کے پھول کا استعال کیا جاتا ہے، بالخصوص دو سری جنگ عظیم میں مرنے والوں کی یاد میں ہونے والی تقریبات میں

یہ علامت بڑے پیانے پر استعال کی جاتی ہے۔ جرمنی اور جاپان میں سفید گل داؤ دی، ایر ان میں گل لاله ، ترکی اور بھارت وغیرہ میں گلاب اور دیگر پھول استعال کیے جاتے ہیں یہاں تک کہ بعض ثقافتوں میں گھونی کا پھول بھی شہدا کی علامت کے طور پر استعال ہو تاہے۔

بلوچتان میں عام طور پر پایا جانے والا پھول 'جور ' (Olander) ہے جسے فارسی میں خرز ھرہ کہا جاتا ہے۔ جب دنیا بھر میں یہ پھول اپنی خوبصورتی ، سد ابہار اور سخت جان ہونے کی وجہ سے جانا جاتا ہے۔ ہیر وشیما میں ایٹی حملے کے بعد سب سے پہلے تابکاری اثرات کو شکست دے کر اگنے والے اس پھول کو امید کی علامت قرار دیا گیا۔ سمندری طوفان اور سیلاب کی وجہ سے زمین جب اپنی روئیدگی کھو دیتی ہے تو اس پودے کو اس کی روئیدگی کی بحالی کے لیے بھی استعال کیا گیا ہے۔ لیکن بلوچتان کے مخصوص ثقافتی پس منظر کی وجہ سے اس مقامی پھول کے تزئین اور آرائش میں استعال کی روایت نہیں۔ جبکہ جدید دور میں آپ کو یہ پھول دنیا کے سر دو گرم مختلف علاقوں میں گھروں کے آئین اور سراکوں پر بکثر سے نظر آتا ہے اور اسے نر سریوں اور گملوں میں بھی اگایاجا تا ہے۔

ناز بو (ریحان) اور یاسمین بھی بلوچتان کے مقامی پھولوں میں شامل ہیں جبکہ بعض سر دمقامات پر اپنے موسم میں گل لالہ بھی اگتا ہے۔ بعض لو گوں کو یہ غلط فنہی ہے کہ گل لالہ بلوچتان میں عام طور پر پایا جانے والا ایک پھول ہے۔ پچھ لو گوں نے اپنی طرف سے کلی جیسے نظر آنے والے اس خوبصورت پھول کو بلوچتان کا قومی پھول ہجی قرار دے رکھاہے جو مناسب معلوم نہیں ہو تا۔ حقیقت یہ ہے کہ بلوچتان کے اکثریتی علاقوں کے لوگ اس پھول سے واقف ہی نہیں۔ اسی طرح ہر علاقے میں خود رو پھول موجود ہیں جو اپنے موسم میں اگتے اور کھلتے ہیں لیکن ان پر توجہ نہ ہونے کی وجہ سے وہ بلوچ شہری زندگی

کا حصہ نہ بن سکے۔ناز بو اور یا سمین دو ہی ایسے قدیم چول ہیں جو بلوچستان میں گھروں کے آنگن میں اگائے جاتے ہیں اور لوگ گلاب کے چھول کے نام سے بھی واقف ہیں جو شاعری میں بھی استعال ہوتا ہے۔ساحلی علاقوں میں ناز بو ممیتوں ، قبروں اور فاتحہ خوانی میں استعال کیا جاتا ہے ، ناز بو کے پھول جھوٹے ہوتے ہیں ،اس کے پھول سے زیادہ سے خوشبودار ہیں جنھیں بطور سلاد بھی استعال کیا جاتا ہے۔

بلوچ شاعری میں گلاب اور یا سمین کے ساتھ انار (انارکلی) اور جور کے پھول کو بھی خوبصورتی اور رومانوی خیالات کے اظہار کے لیے بکثرت استعال کیا گیا ہے۔ جبکہ جورکا لفظ منفی معنوں میں بھی عام کہاوت کا حصہ ہے۔ جور کے پھول کی دکش رنگت کے برعکس اس کے پیے زہر آلود ہیں۔ماناجا تا ہے کہ اگر اونٹ جورکا پتا کھالے تو اس کی موت ہو جاتی ہے۔ اس لیے کسی شاعر نے کہا ہے کہ 'کاش ملک اگر اونٹ جورکا پتا کھالے تو اس کی موت ہو جاتی ہے۔ اس لیے کسی شاعر نے کہا ہے کہ 'کاش ملک الموت مست اونٹ ہو تا، اسے ندی میں لے جاکر جور چرایا جاتا۔' (بلوچی: ملکیت مستیں لیڑھے ہو تیں الموت مست اونٹ ہو تا، اسے ندی میں لے جاکر جور چرایا جاتا۔' (بلوچی: ملک مستیں لیڑھے او تیں نہر تیں مال کور عجور بہ چارینتیں)۔ جورکی تلخی کی وجہ سے جور ایک بد دعا اور برے تاثر کے اظہار کے لیے بھی بولا جاتا ہے۔ اس کے باوجود بلوچ شاعر جورکے پھول کی خوبصورتی کی وجہ سے اسے نظر انداز نہ کر سکے۔

بی این ایم کی بلوچ شہداء میموریل کونسل اس پھول کوشہیدوں کی علامت کے طور پر تجویز کرتی ہے، ان تمام خاصیت کی بنیاد پر جو اس عام پائے جانے والے پھول کو سخت حالات میں مز احمت کرنے اور زندہ رہنے کی علامت بناتے ہیں اور اس لیے بھی کہ یہ پھول بلوچتان کے ہر خطے میں یا یا جاتا ہے۔ جیسا کہ میں نے کہا بلوچتان کے لوگوں کا کم از کم ہمارے زمانے میں پھولوں سے محبت مثالی نہیں رہی ہے، یہ بات سمجھ میں بھی آتی ہے کہ گلہ بانی اور کھیتی باڑی کرنا دو متضاد کام ہیں۔ گر بلوچتان کے کئی خود روپو دے اور جڑی ہوٹیاں آج بھی منتظر ہیں کہ انھیں گھروں کے آئگن اور نرسریوں میں اگا یا جائے، کئی ایسے مقامی پھول ہیں جو اپنے منفر دخو بصورتی سے لوگوں کو متوجہ کر سکتے ہیں۔ ذرائع معاش میں تبدیلی اور شہر کی طرف آبادی کی منتقل کے رجحان نے کئی ایسے پھولوں سے بلوچ کی نئی نسل کو نا آشا کر دیا ہے جن سے ہم سے پہلی نسل بخو بی واقف تھا۔

پھولوں سے کافی حد تک اس قومی بے رخی کے باوجود، بلوچوں نے بھی قبروں پر بطور نشانی پھول کی علامت کا انتخاب کیا،جو پوری دنیامیں مرنے والوں کے احترام،اس سے وابسگی اور دوبارہ جنم کی علامت ہے۔

# شبداكي علامت كاماخذ



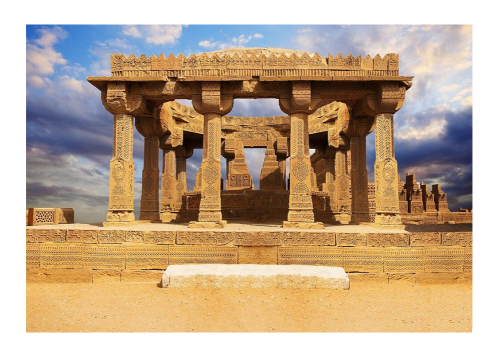
ہم نے جس علامت کا انتخاب کیا ہے ، یہ علامت مشہور تو تا چو کُنڈی قبر ستان کی ایک قبر کے نقش سے اخذ کیا گیا ہے ، جہاں پر تگالیوں ، مغلوں اور ساحل پر دیگر حملہ آوروں سے لڑنے والے کئی بہادر بلوچ جنگجو دفن ہیں۔ بلوچوں نے نسل در نسل اپنی سرزمین کے دفاع کے لیے جانیں قربان کیں۔ یہ قربانیوں کا تسلسل رہا ہے جس کی وجہ سے کسی زمانے میں گوادر اور دوسرے قصبات کے قبرستان آبادیوں سے بھی بڑی تھیں۔

یہ نشان محض کوئی' کمپیوٹر ائز ڈویکٹر ڈیزائن' نہیں جن کا اب ہم عمومامونو گرام بنانے کے لیے استعال کرتے ہیں، بلکہ یہ چو کنڈی کی ایک قبر کی نقاشی سے ماخوذ احتیاط سے بحال کردہ بصری تمثیل ہے۔ ہم نے

پتھروں پر کنندہ اس نقش کو ایک جدید و یکٹر علامت میں تبدیل کرنے کے لیے کئی دن صرف کیے تاکہ اس کی اصلیت اور معنی کو ہر قرار رکھا جاسکے۔اس کے در جنوں ور ژن بنائے اور اسے مختلف شکلوں میں ڈھال کر دیکھا تاکہ اس علامت کو کاغذوں ، پوسٹروں اور نج کی شکل میں پرنٹ کرنے پریہ واضح نظر آسکے۔

یہ تاریخی اور قومی علامت ہمیں اپنے ان آباؤ اجداد کے بہادرانہ کارناموں کی یاد دلاتی ہے جھوں نے شہادت کے ذریعے اپنے وطن کا دفاع کیا۔ غلامی کے کئی ادوار میں، ان میں سے بہت سی مقامی علامتیں اہما عی یادداشت سے دھندلا گئیں، جبکہ غیر ملکی قابضین اور ان کے مور خیین نے بلوچ ورثے کو بلوچ بہچان دینے سے جان بوچھ کر گریز کیا بلوچ قلعوں، قبر ستانوں، اور یاد گاروں کو بیر ونی لوگوں سے جوڑ دیا۔ ہمارے اجتماعی حافظے کوبڑی آرام سے مٹادیا گیا۔ ان مقامات کو عجیب وغریب غیر ملکی نام دے کر، انھوں نے اس بات سے انکار کیا کہ اس سر زمین کے حقیقی وارث بلوچ ہیں، جن کی تاریخ اس مٹی کے ہر وزرے میں پنہاں ہے۔ نفسیاتی غلامی، اپنی زمین اور روایات سے بیگا تگی جبر کے خلاف مز احمت سے انکار کے طور ایک رضاکارانہ عمل ہے ، جو اقوام کو ہمیشہ کے لیے مٹادیتی ہے۔ یہ ہم بلوچ بخوبی جانتے ہیں، کے طور ایک رضاکارانہ عمل ہے ، جو اقوام کو ہمیشہ کے لیے مٹادیتی ہے۔ یہ ہم بلوچ بخوبی جانتے ہیں، ہماری کہاوت ہے:راج پوم گارنہ بیت، راج پر کرگ گار بیت۔ (قوم مر نے سے نہیں، جھنے سے مٹی

# بلوچ سنگتراش جنھوں نے اپنے فن سے بے جان پتھروں کو زبان بخشی

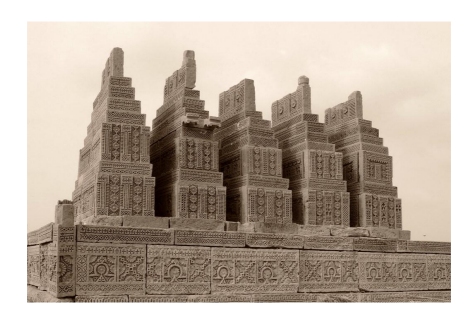


پتھر کی نقاثی کا فن سے پیچیدہ جیومیٹرک اور پھول دار کندہ کاری تخلیق کرنا بلوچ معاشرے ہی میں پیدا ہوا تھا، نہ کہ کسی بیر ونی اثر ور سوخ سے۔ آج بھی، بلوچ خواتین کشیدہ کاری کے ذریعے اس عظیم فنی ورثے کو محفوظ رکھی ہوئی ہیں۔

بلوچہ تان کی جغرافیہ ہمیشہ سے سخت رہی ہے جس کی وجہ سے بڑی اور مستقل آبادیاں پنپ نہ سکیں۔ بلوچ، جوچہ واہے تھے، اپنے بڑے ریوڑ کو پالنے کے لیے وسیع چرا گاہوں پر انحصار کرتے تھے اور اپنی ہی وسیع سر زمین کے اندر موسمی نقل مکانی کرتے تھے۔ ان موسمی سفر وں کی کہانیاں بلوچ شاعری میں امر ہوچکی ہیں۔

\*بنگو خاندان یا کلمتیوں کے حکمر انی کے (بلوچی: بنگو دودمان) کے دور میں، بلوچ سیاسی اور سفارتی طور پر مضبوط ہوئے، انھوں نے نو آباد کاروں کی رسی کشی میں اس خطے میں ایک اہم مقام حاصل کر لیا۔ مکران میں ان کی حکمر انی کامر کزیجے تھا۔ سلطنت عثانیہ اور ایر انی بادشاہ توں نے انھیں ایک مضبوط قابل اعتباد اتحاد کے طور پر قبول کیا۔ افغان بھی بلوچ کو اپنے لیے محض ہمسایہ نہیں بلکہ محافظ دوست سبجھتے تھے۔ خطے کے فارسی شاعروں نے بلوچ کے بطور سر حدی محافظ کر دار کو سر اہا اور اس کی بہادری ، ایمانداری اور وفاداری کو شاعرانہ خراج تحسین پیش کیا، ایر انی شاعر ادیب الملک فراھانی کے اشعار ہیں: مسلح کر دم بہ مرزبان بلوچ۔ حکمدار ھر ات را چکنم ' (ترجمہ: میں نے بلوچ سرحدی محافظ سے صلح کر لیا، اب ھر ات کے حکمر ان کا کیا کرؤں۔)

# بلوچوں کے اہرام (توتاچوکنڈی)



چو کنڈی کا قبرستان کراچی شہر کے مشرق میں ہائی وے پر، ملیر ندی کے قریب واقع ہے۔ یہ تاریخی قبرستان کراچی کے مرکز سے تقریباً تیس کلومیٹر کے فاصلے پر واقع ہے چو کنڈی کی قبریں چودھویں (14 ویں) سے اٹھارویں (18 ویں) صدی عیسوی کے در میانی ادوار کی ہیں۔ یہی وہ دور ہے جب کلمتیوں نے ساحل بلوچ پر اپنی طاقت کا سکہ جمایا تھا۔ چوکنڈی بلوچی زبان کالفظ ہے۔ 'چو' چار کا اختصار اور 'گنڈ' کونے کو کہتے ہیں۔ یہاں چو گنڈ کا مطلب چار
کونوں والے مستطیل یام بع صور تیں ہیں۔ اس کے علاوہ اس لفظ کے کوئی اور معنی نہیں بنتے۔ پتھر ول
کونعمیر ات کے لیے ایک مخصوص طرز میں تر اشاجا تا تھا، مستطیل یام بع لیکن ان میں ایک فن کارانی
تناسب ہو تا تھا۔ ان کی ضخامت اور یہاں تک کہ وزن کے بکساں ہونے کو بھی یقینی بنایاجا تا تھا، انہی
پتھر ول کوچو کنڈی کہتے تھے۔ یہ پتھر تعمیر ات کے لیے کافی مہنگے ہوتے تھے۔ ان پر نقش و نگار ایک
مہارت طلب اور نفیس کام تھا۔ اس لیے یہ طرز تعمیر ہر عام شخص کی قبر کے لیے نہیں تھی۔ چو کنڈی کی
قبریں اور پھول کا نشان شر دع میں صرف جنگوں میں شہید ہونے والوں کے لیے مخصوص تھیں لیکن
وقت کے ساتھ ساتھ یہ امارت ، توقیر اور شان وشوکت کی علامت بن گئیں۔ دیکھتے دیکھتے ہر قبیلے نے
اپنے مُر دوں کے لیے ایسے ہی قبریں بنانی شر وع کیس تا کہ اپنی بلند ساجی حیثیت کا اظہار
کر سکیں۔ دھیرے دھیرے وقبر کاچو کنڈی ہوناعزت ، احترام اور مر ہے کی علامت بن گیا۔ چو گنڈی
کے مقام پر جام مرید بن حاجی کی قبر پر 'صاحب چو کنڈی 'کھا ہوا ہے۔ صاحب چو کنڈی سے مراد

یہ خالص بلوچ طرز تعمیر ہے اس طرز تعمیر کے آثار بلوچستان کے ساحلی علا قول میں ملتے ہیں گو کہ حکمر انوں کی عدم توجہی سے یہ عظیم ور شدیا تو مٹ گیایا مٹنے کے قریب ہے۔ گوادر میں تواس پر تاحال کسی کالم نویس کی نظر گئی ہے اور نہ ہی کسی محقق نے ان کا ذکر کیا ہے مگر پسنی کی چو کنڈی قبریں میڈیا میں توجہ پانے کے باوجو د محکمہ آثار قدیمہ کی توجہ نہ پاسکے ،یہ ایک ایک غلطی یا تغافل جاہلانہ نہیں بلکہ تغافل عارفانہ ہے، یعنی جان ہو جھ کر نظر انداز کرنا تا کہ بلوچ مز احمت کی یہ شاندار تاریخ ہمیشہ کے لیے مٹ جائے۔

کران کے سنگ تراش کاریگر بھی خطے میں مشہور تھے، جنھوں نے آگرہ میں ہندوستان کے مشہور تاج
مکل کی تغمیر میں بھی حصہ لیا۔ آج بھی آگرہ میں رہنے والے کئی بلوچ خاندان فن تغمیر وسنگ تراشی سے
وابستہ ہیں۔ وہ بلوچ جواس فن میں یکتا تھے، ان کو کوئی ضرورت نہ تھی کہ وہ باہر سے اپنی قبروں کی تغمیر
کے لیے کاریگر بلاتے۔ سینہ بہ سینہ واقعات سے معلوم ہو تا ہے کہ بلوچ اپنے قابل لوگوں کی مرنے پر
ان کا بیحد احترام کرتے تھے، بالخصوص وہ لوگ جو بلوچ روایات (کوڈ آف کنڈ کٹس) کے لیے اپنی جانیں
دیتے تھے۔ بلوچ اپنی روایات کی سرحدوں کی بھی اسی طرح حفاظت کرتے تھے جس طرح وہ اپنے وطن
کی سرحدات کے کرتے تھے، دونوں کی خلاف ورزی انھیں سخت ناپیند تھی اور اس پروہ مرنے مارنے پر
اتر آتے تھے۔ کئی ایسی لوک کہانیاں ہیں کہ ایسے بہادر لوگوں کی قبریں او نٹنی کی دودھ سے تغمیر کروائی
گئیں، یعنی پانی کی جگہ خالص دودھ کا استعمال کیا گیا۔



کلمتیوں نے جب ساحل پر اپنے کنٹر ول کو سندھو دریا تک بڑھایا اور ملیر میں اپنی آبادیوں کی بنیا در کھی تو اس فن تغمیر کو بھی اپنے ساتھ بلوچ تان سے سندھ لے کر گئے۔ کر اچی کی چو کنڈی قبرستان کی بنیاد بھی کلمتیوں نے رکھی جو اسے آج بھی 'تو تا چو کنڈی 'کہتے ہیں۔ بعد از ال دیگر بلوچ قبائل نے بھی اس طرز تغمیر کو اپنی مُر دوں کی قبروں کے لیے اپنایا۔ کلمتی قبیلے سے جب حکمر انی دوسرے بلوچ قبیلوں کو منتقل ہوئی تو انھوں نے اس وراثت کو بھی اپنایا۔ بیشتر قبریں جنگوں کے دوران بنائی گئی تھیں۔ جام مرید بھی مغل بادشاہ شاہ جان کے دور میں مغلوں سے نبر د آزمارہے اور انھیں بلوچ آبادیوں پر تسلط جمانے سے موکے رکھا۔

بلاشبہ تاریخ کی صفحات میں باقی رہ جانے والی چو کنڈی قبرستان کی یہ قبریں بلوچوں کی سب سے شاندار فن تعمیر کی گواہ ہیں۔ یہی وہ مقام ہے جہال بلوچ سنگتر اشوں کا فن اپنے عروح پر پہنچا۔اس لیے میں ان قبروں کو <sup>د</sup>بلوچوں کے اہر ام 'کہتا ہوں، جہاں ہم آج بھی بے جان پتھر وں پر کندہ بلوچوں کی شان و شوکت، بہادری، مز احمت اور حکمر انی کے آثار دیکھ سکتے ہیں۔

# اس علامت کادیگر اقوام سے تعلق



یہ نا قابل تر دید حقیقت ہے، جس سر زمین پر ہم رہتے ہیں، اور ہماری قومی شاخت کا احساس، دیگر اقوام کے ساتھ گہر اتعلق رکھتے ہیں — زبان، ثقافت، لباس اور مشتر کہ رسم ورواج کے ذریعے۔

بلوج قوم اس لحاظ سے ایک منفر دمقام رکھتی ہے: ایک طرف، اس کے عظیم ہندوستان کے لوگوں سے گہرے تعلقات ہیں، اور دوسری طرف، یہ تاریخی اور ثقافتی طور پر مشرق وسطی اور عرب دنیا سے جڑی ہوئی ہے۔ اس پر کوئی شرمندگی نہیں ہونی چاہیے بلکہ ایک مشتر کہ وراثت کا امین ہونا اپنے آپ میں ایک قابل فخر بات ہے۔

اگر ہم غور کریں، تو ہم پاتے ہیں کہ فطرت اور انسانی تخلیق دونوں ہی کچھ دہر ائی جانے والی بنیا دی اشکال پر مبنی ہیں، جیسے:

- دائرے سورج، چاند، سیارے، درخت کے تنے، آئکھیں، پہیے
- لا ئىنى يېاڙول كى چو ٹيال، در ختول كى شاخىيں، عمار تول كاڈھانچە
  - مثلث \_ پہاڑوں کی چوٹیاں، پتوں کے کنارے، خیمے، چھتیں
  - جالی نمانمونے کرٹری کا جالا، شہد کے چھتے، دریاؤں کے راستے

یہ جیومیٹرک اشکال کا ئنات کے فطری نظام کو ظاہر کرتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ جب انسان کوئی چیز بنا تا ہے —خواہ وہ فن تعمیر کاڈیزائن ہو، نقشہ ہو، یا کوئی فن پارہ — تووہ غیر ارادی طور پر انہی بنیادی اشکال کو دہر ا تاہے، کیونکہ فطرت خود انہی پر مبنی ہے۔

فریکٹل جیومیٹری (Fractal Geometry) بھی یہ بیان کرتی ہے کہ فطرت میں کچھ نمونے مختلف پیانوں پرلامحدود طور پر دہر ائے جاتے ہیں۔

کئی فلاسفر اور صوفی بھی اس خیال کے حامی تھے:

افلاطون کاماننا تھا کہ مادی دنیا کی ہر چیز کامل، مثالی اشکال ۔ "نام نہاد افلاطونی اشکال" ۔ کی نقل ہے۔ ان کے مطابق، دائرہ، مثلث، اور مربع جیسی اشکال محض ریاضیاتی علامات نہیں، بلکہ کائناتی اصول ہیں۔ ہر شے کا دجود ان "خالص اشکال" کا عکس ہے۔

"جمال اور نظام فطرت کی اصل ساخت کے اندر پنہاں ہیں۔" —افلا طون،طیمائیس

فیثاغورس کا خیال تھا کہ کائنات اعداد اور تناسب سے بنی ہے۔ ان کے لیے، تناسب اور ہم آ ہنگی تمام اشکال اور مظاہر کی بنیاد تھی ۔ایک ایساخیال جس نے مقدس جیومیٹری کے تصور کو جنم دیا۔

سولہویں صدی میں، ماہر فلکیات جوہانس کیپلر نے مشاہدہ کیا کہ سیاروں کے مدار درست جیومیٹرک تناسب کی پیروی کرتے ہیں۔ انھوں نے لکھا،''خدانے دنیا کو جیومیٹری کے مطابق تخلیق کیا'' —ایک ایسی جیومیٹری جواشکال کی تکرار سے عبارت ہے۔

جدید دور میں، بینوئٹ مینڈل بروٹ نے ثابت کیا کہ مظاہر فطرت — در خت، بادل، پہاڑ، دریا — سبھی میں دہرائے جانے والے نمونے شامل ہیں۔ یہ فریکٹل جیومیٹری کے نام سے جانا گیا، جو اوپر بیان کر دہ خیال کی ایک سائنسی توسیع ہے۔ اسی طرح، صوفی فلسفه میں بھی "فطرت کانمونه" یا" ازلی ڈیزائن "کاتصور ملتاہے — که کائنات کاہر ذرّہ ایک اصل آرکی ٹائپ (Archetype) کی عکاسی کرتاہے۔اسی بصیرت سے "منصور الحلاج" کامشہور نعرہ،" اناالحق" (میں حق/خداہوں)،اور "وحدت الوجود" کاعقیدہ سامنے آیا۔

اسی طرح" منڈ الا"جو بنیادی طور پر سناتن دھر م اور بدھ مت سے جڑی ہوئی ہے، جہال یہ روحانیت، مراقبے، اور کا بُناتی ہم آ ہنگی کی علامت کے طور پر استعال ہوتی ہے۔، ہندو ویدانت میں منڈ الا کو اسی کا بُناتی نظام کی علامت کے طور پر دیکھا جاتا ہے لفظ" منڈ الا" سنسکرت زبان کا ہے، جس کے معنی ہیں" گول دائرہ" یا" مرکز کے گرد گھومنے والا نظام"۔ بدھ مت میں منڈ الا مراقبے اور روحانی ارتفاء کا ذریعہ ہے۔ جبتی بدھ مت میں ریت سے بنائے گئے منڈ الے کافی مشہور ہیں، جو عارضی ہونے اور نروان کی علامت ہیں۔ یہ بدھوں اور بود ھی ستواکی رہائش گاہوں کی علامتی نمائندگی بھی کرتے ہیں۔

بلوچی زبان میں اس سے ملتا جلتا لفظ 'منگل' ہے جو دائرے کو کہتے ہیں، اسی نسبت سے ہاتھ کی چوڑیوں کو" منگلیک " کہتے ہیں۔ یہ دائرہ کا ئنات، روح، توازن، اور زندگی کے تسلسل کی علامت سمجھا جاتا ہے۔ منڈ الا کا تصور قدیم ہندوستان میں یوگ، تا نترک عبادت اور مراقبے کے عمل سے جڑا ہوا تھا، جہال اسے کا ئنات کے روحانی نقشے (Cosmic Diagram) کے طور پر استعال کیا جاتا تھا۔

وفت کے ساتھ منڈ الاایک آرٹ فارم کے طور پر دنیا بھر میں پھیل گیا، جوروحانی توازن، ذہنی سکون اور خود آگاہی کی علامت بن گیا۔ منڈ الا کوئی ایک مخصوص شکل نہیں ہے، بلکہ یہ ایک روحانی اور فٹی خاکہ (pattern) ہے جوعام طور پر مرکز (Center) سے شروع ہو کر دائروں، جیومیٹریائی شکلوں اور علامتوں کے ذریعے باہر کی ست پھیلتا ہے۔

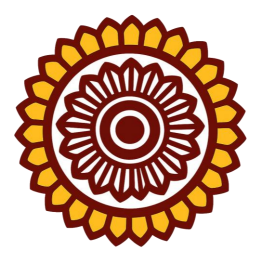
سب سے پہلے ایک نقطہ یادائرہ بنایاجاتا ہے ۔۔۔ "مر کزِروح" یا "کا نئات کامر کز "سمجھاجاتا ہے۔ مر کز کے گرد دائرے، چوکور، مثلث، پھول کی پنگھڑیاں یا جیومیٹریائی نمونے بنائے جاتے ہیں۔ ہر پرت ایک روحانی یا نفسیاتی سطح کی نمائندگی کرتی ہے۔ منڈالا ہمیشہ متوازن (Symmetrical) ہوتا ہے، یعنی اس کے تمام پہلوایک جیسے اور ہم آ ہنگ ہوتے ہیں، تا کہ کائناتی نظم اور روحانی توازن کو ظاہر کیا جاسکے۔

لہذا، بلوچ شہدا کی علامت اور منڈ الا کے در میان واضح فرق ہے، منڈ الا کسی مخصوص شکل کا نہیں محض دائروں کے استعال کی وجہ سے کوئی شکل منڈ الا نہیں کہلاسکتی حالا نکہ مساجد کے گنبدوں، محرابوں، اور موزائیک فن (tile work) میں مرکز سے پھیلتے ہوئے دائرے، ستارے اور کثیر الاصلاع نمونے بھی منڈ الاجیسے ہیں۔

چنانچہ، ہم یہ دعویٰ کیسے کر سکتے ہیں کہ کوئی خاص علامت، خیال، یا مادی شکل صرف ہماری ملکیت ہے؟ یہاں تک کہ مشہور بلوچی کشیدہ کاری یو کرین اور دنیا کے دیگر حصوں کی کشیدہ کاری سے بھی حیرت انگیز مشابہت رکھتی ہے۔ "جی ہاں ۔ بلوچ قوم بھی کوئی خلائی مخلوق نہیں بلکہ اسی زمین پر دوسروں کے ساتھ مشتر کہ وریثہ رکھتی ہے۔"

میر اماننا ہے کہ ہم اس ابدی دائرے پر صرف ایک چھوٹے نقطے کے طور پر موجود ہیں ۔ مگر نہ تو دائرہ ہمارے بغیر وجو در کھ سکتا ہے، اور نہ ہی ہم دائرے کے بغیر۔

## بلوچ شہداء کی علامت کی تشر تح



یہ علامت دومتحد المر کزاشکال پر مشتمل ہے، جن میں سے ہر ایک گہر اعلامتی معنی رکھتی ہے:

#### اندرونی تهه

ایک 17 پھنکڑیوں والا کھلا ہو اپھول — زندگی، روح، اور تجدید (Rebirth) کی علامت۔ جو شہداء کے کر دارکی خوبصورتی اور ان کے لیے قومی احترام کو ظاہر کرتاہے۔

یہ پھول تین پرت یالہروں پر مشتمل ہے۔

مر کز:ایک گہر اسر خی ماکل نکتہ جو ہماری قومی وحدت کو ظاہر کر تاہے۔ بلوچ مختلف زبان ، نسل اور علاقائی تقسیم کے باوجو دایک قوم ہے۔

مر کزکے گر دسرخی مائل دیڑاہ:اس بات کی تاکیدیااظہار کر تاہے کہ ہماری بقالینی قومی وحدت کوبر قرار رکھنے اور اس کی حفاظت کرنے میں ہے۔

پھول کی پیتاں: شہداکے کر دار کی عظمت، خوبصورتی اور قومی احترام کو ظاہر کرتے ہیں، قوم کی طرف سے شہداءکے لیے خراج محسین کی علامت۔

17 کی تعداد:17 عد دروحانی توازن، ایمان، اور تجدید کی علامت سمجھاجا تاہے۔ یہ عدد فرد کے لیے دنیا کے درست ادراک (فہم وشعور) میں خوش نصیبی کی نشانی ہے، اس علامت میں شہادت کی موت کوخوش نصیبی سے تعبیر کیا گیاہے۔

در میان کی مکمل شبیہ کو گہرے سُر خی ماکل رنگ (Maroon) میں پیش کیا گیاہے، جو شہداء کے خون، قربانی اور وطن کے در میان ابدی رشتے کی نمائندگی کرتاہے۔

#### بيروني تهه:

بیر ونی تہہ چمکدار سورج کی شبیہ ہے۔

سورج کی 28 شعاعیں سزندگی، تسلسل اور قربانی کی روشنی

28ایک مکمل عددہے جو قمری چکر (چاندے 28 دن) اور وقت کے گزرنے سے جڑا ہے۔

يه اس بات كى علامت ہے كه:

- روشنی ہمیشہ اند ھیرے کے بعد آتی ہے۔
- قربانی اور جدوجهد کانسلسل تبھی ختم نہیں ہو تا۔
- سورج کی ہر کرن شہید کی قربانی سے پھوٹتی روشنی ہے۔

لعني:

"بلوچ شہداء کی قربانیاں سورج کی شعاعوں کی طرح ابدی روشنی بن کر قوم کے افق پر پھیلتی ہیں۔"

علم اعداد میں،عدد ۲۸ اُن افراد کی علامت ہے جو متوازن شخصیت کے حامل، ذمہ دار اور سابھی رجحان رکھتے ہیں۔28 کے عدد کو چار بر ابر جھے میں بانٹنے سے ہر ایک کے جھے میں '7 کاعد د آتا ہے، یہ عدل و انصاف کے لیے شہدا کی قربانیوں کو ظاہر کر تاہے۔اس بات کا اظہار کے شہدا کی قربانیاں بلا تفریق برابر احترام کے مستحق ہیں۔

اس علامت کو دائرے کی شکل دی گئی ہے، جو حق کے لیے قربانی اور جہد مسلسل کی علامت ہے۔ جس طرح دائرے کا کوئی اختیام نہیں اس لیے حق کی فتح اور اس کے دفاع کے لیے جہد مسلسل نسل در نسل جاری رہتی ہے۔

#### ر نگوں کی تفصیل:

بیر ونی پرت کی رنگت: (سورج کے شعاعوں کے لیے)، سنہری پیلی رنگت ←#F6BD17

کیریں، اندرونی پرت اور مر کز کے کیمول کی رنگت: گہر اسرخ → #BOA640



# بلوچ شہداء کی علامت کی تشریح

#### اندرونی تہہ

ایک 17 پھنکڑیوں والا کھلا ہوا پھول — زندگی، روح، اور تجدید (Rebirth) کی علامت ۔ جو شہداء کے کردار کی خوبصورتی اور ان کے لیے قومی احترام کو ظاہر کرتا ہے۔



#### بیرونی تہہ

بیرونی تہہ چمکدار سورج کی شبیہ ہے۔



'' بلوچ شہداء کی قربانیاں سورج کی شعاعوں کی طرح ابدی روشنی بن کر قوم کے افق پر پھیلتی ہیں۔''

